
 1

                                                                            生命的十二奥秘生命的十二奥秘生命的十二奥秘生命的十二奥秘 

                                                                                        Robert LeeRobert LeeRobert LeeRobert Lee 

 

   第一章第一章第一章第一章 上帝的面上帝的面上帝的面上帝的面                    第五章第五章第五章第五章 属灵的儿女属灵的儿女属灵的儿女属灵的儿女                      第九章第九章第九章第九章 罪的罪的罪的罪的属性属性属性属性 

            第二章第二章第二章第二章 家家家家                                第六章第六章第六章第六章 门徒门徒门徒门徒                          第十章第十章第十章第十章 神的守望者神的守望者神的守望者神的守望者 

                     第三章第三章第三章第三章 教会教会教会教会                      第七章第七章第七章第七章  被赋有权利被赋有权利被赋有权利被赋有权利                          第十一章第十一章第十一章第十一章 看看看看 

        第第第第四章四章四章四章 安息日安息日安息日安息日                      第八章第八章第八章第八章 圣灵的工作圣灵的工作圣灵的工作圣灵的工作                        第十二章第十二章第十二章第十二章 异象异象异象异象 
 
                脚注和参考文献可在章节的末尾处获得。 

第12章最后附有一张明代的地图。 

 

                                                                            上帝的面上帝的面上帝的面上帝的面 
                                     

上帝的面是上帝存在的体现，它满足了人类想知道上帝模样的精神渴求，这上帝由被创造

的万物，由写在《圣经》里的道，由圣灵得到展现。 

上帝通过创造万物创造万物创造万物创造万物展现他自己。万物由他而生，万物亦为他而生（歌罗西书1：16，启示录

4：11）。“耶和华神用地上的尘土创人，将生气吹在他的鼻孔里，他就成了有灵的活人。”（创

世纪2：7）。正如经文里承认的，“我们岂不都是一位父吗？”（玛拉基书2：10a,b）。上帝想让

每个人都知道他的计划（以弗所书3：9）：那是为人的救赎而设计的路，是人重获新生之路（歌

罗西书3：10），也就是通过这路人可以进入上帝所在之地，并且面对面看见他（哥林多后书4：

6）。 

新生命的本质是给寻找到上帝的人的恩惠（箴言8：35）。正如耶稣基督所言：“引到永生，

那门是窄的，路是小的”（马太福音7：14），他又说：“生命不胜于饮食吗？身体不胜于衣裳吗？”

（马太福音6：25）。然后，先去寻找上帝的国（马太福音6：33）要通过积成美好的根基（提

摩太前书6：19）为永恒的生命作准备（约翰一书5：11一12）。那便是进入上帝永恒的存在，

与上帝面对面相见的路（哥林多前书13：12）。 

上帝通过写着的道写着的道写着的道写着的道表达了他想与人建立个人关系的愿望（约翰福音3：16一18）。这愿望是

互相的，因为人亦有见到上帝的面的渴求（诗篇27：8）。人之渴求建立与上帝的关系进一步证

实在经文“神啊，求你鉴察我，知道我的心思！”（诗篇139：23），“我也按你的真理而行”（诗

篇26：3），和“坚心依赖你的”中（以赛亚书26：3）。这些都证实了人想取悦上帝的愿望，而

我们知道上帝“我耶和华是鉴察人心、试验人的肺腑”（耶利米书17：10）以判断人是否全心地

爱他（马太福音22：37）。我们不应效法这个世界的爱（罗马书12：2），但要相信“你们必从

救恩的泉源欢然取水”（以赛亚书12：3）并且会饱足（马太福音5：6）。因为，[主]你是生命的

粮（约翰福音6：35）是永恒生命的甘泉（约翰福音4：14）。因此，主满足我们（诗篇107：9）

却无需报酬（启示录21：6c）。所以，高兴地听吧，圣灵和新妇都说:“来!”（启示录22：17）。 

来吧，我会面对面地见到您啊上帝，因为上帝您说,“这称为我名下的子民，若是自卑、祷

告，寻求我的面，转离他们的恶行，我必从天上垂听，赦免他们的罪，医治他们的地。（历代

志下7：14）。寻找主吧（诗篇105：4），因为主的眼看顾义人（彼得前书3：12）。我知道现

在我仿佛对着镜子观看，模糊不清（哥林多前书13：12a），但到那时，我将见到上帝的面（创

世纪32：30b），他的面如同太阳（启示录1：16）。然而，因为诱惑我的脚一滑我绊倒了（雅

各书1：14）。但是，“你们所遇见的试探无非是人所能受的”（哥林多前书10：13）。所有的诱

惑如同金子般闪耀[愚人的金子]，寻求世人的赞许乃是这样的诱惑（罗马书1：32b）。甚至他

受的恩膏[由肉体向荣耀的转变]满足了肉体却使他不再从圣灵那里接受更高的教训（约翰一书

2：27）。这一兴趣的冲突也许可以用使徒保罗的悔改来总结：“我以内心顺服神的律，我肉体

却顺服罪的律了”（罗马书7：25b）。然而，在一个信主的人的生活、工作里，这些诱惑要被圣

灵的能力所战胜（使徒行传1：8）。 

另外，神还显明了他的意志，这就是，他有籍着圣灵圣灵圣灵圣灵与人交通的愿望。“神的灵造我，全能

者的气使我得生”（约伯记33：4）。耶稣说“只等真理的圣灵来了，他要引导你们明白一切的真

理，因为他不是凭自己说的，乃是把他所听见的都说出来，并要把将来的事告诉你们”（约翰福



 2

音16：13）。“神籍着圣灵向我们显明了”（哥林多前书2：10），那“乃是从神来的灵，叫我们

能知道神开恩赐给我们的事”（哥林多前书2：12）。“至于我，我必在义中见你的面”（诗篇17：

15）。经文进一步说，“饥渴慕义的人有福了，因为他们必得饱足”（马太福音5：6）以见神的

面，但这要到何时呢？他的回答是“先求他的国和他的义”（马太福音6：33a）。义是神在的根

本，是显明他的面的关键。但这怎么得以实现呢？ 

它的实现籍着满足神的要求，例如“你们要为自己栽种公义，就能收割慈爱”（何西啊书10：

12）。当“我在公义的道上走，在公平的路中行”（箴言8：20），并且“也不要将你们的肢体献

给罪做不义的器具；倒要像从死里复活的人，将自己献给神，并将肢体作义的器具献给神。”

（罗马书6：13）。因此，那心中的愿望，“给我敞开义门，我要进去称谢耶和华”（诗篇118：

19）将得到答复。 

总之，每个人必须坚定信心，以主创造万物写着的道和信为基础，那信乃是“我们靠着圣灵，

凭着信心,等候所盼望的义”（加拉太书5：5）。“神使那无罪的，替我们成为罪，好叫我们在他

里面成为神的义（哥林多后书5：21）。因此，凭着信心，一个人是一定可以“见他的面”（启示

录22：4a）。“愿主耶稣的恩赐常与众圣徒同在”（启示录22：21）。 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

家家家家 
 

神制定了八个誓约（合同，协议）关系来建立家作为“子民”的基本力量（申命记6：7）。

这力量乃是建立在爱之上（约翰一书4：7一8，哥林多前书13：4一7）。三位一体的神树立了爱

的榜样（约翰一书4：9一14），表明和为一个完美的家，显明了父亲身份母亲身份和儿子身份

的特点。真理，力量和爱代表父亲身份（申命记32：4，约翰福音3：35）；恩惠代表母亲身份，

经由给予安慰和劝勉（希伯来书4：16，彼得前书5：10）；“充充满满地有恩典，有真理”（约

翰福音1：14）代表儿子身份。上帝是家的创造者并且显明了天上地上的各家样子和本质（创世

纪1：27一28a，以弗所书3：14一19）。因而要考虑家的三个方面：誓约，要求和用爱来交流。 

首先，神与人所立的八个誓约誓约誓约誓约显明了每个誓约都依赖于家，八个誓约的内容如下： 

 1.伊甸园的誓约（创世纪1：28—30）,  

 2.亚当的誓约[失足之后] （创世纪3：16—17）, 

 3.与挪亚和他的众子的誓约（创世纪9：8—17）, 

 4.亚伯拉罕的誓约（创世纪12：2，7；15：4；22：16—18）,  

 5.摩西的誓约,逾越节之后（出埃及记12：14）, 

 6.（巴勒斯坦）誓约；让家里的每一个成员作生死的选择（申命记30：19—20）,  

 7.大卫的誓约；大卫的最终继承人将是弥赛亚,耶稣基督（撒母耳记下7：16）, 

8.与以色列家和犹大家立的誓约；誓词既针对家族全体,也针对每一个成员（希伯来书8：

8,10）。 

另外，这八条誓约还显明了家的模式特征： 

         誓约誓约誓约誓约                                              特征特征特征特征 

1.伊甸园                             爱爱爱爱（约翰一书4：8—11）,  

2.亚当的                             信信信信（箴言3：5）,  

3.挪亚和他的众子的         望望望望（罗马书15：13）， 

4.亚伯拉罕的                     得福得福得福得福（加拉太书3：8—9）， 

5.摩西的              合一合一合一合一（约翰福音10：30，38，14：9）[婚姻关系（哥林多前书11：

3，约翰福音17：20—23）] ， 

6.巴勒斯坦的）                 祝福和诅咒祝福和诅咒祝福和诅咒祝福和诅咒（申命记30：20）, 

7.大卫的                            家和国家和国家和国家和国必坚立；国位国位国位国位也必坚定,直到永远（撒母耳记下7：16），  

8.以色列和犹大家            一个新约一个新约一个新约一个新约（希伯来书8：8—11）。 

家的模式特征是神定的，在《新约》中耶稣重申了这种模式（马太福音19：4一6）。他还

说：“一家自相纷争,必站立不住”（马太福音12：25）。广而言之，每个家庭誓约的要求对一个

民族的生存是至关重要的。 

第二，家庭誓约的要求要求要求要求：家始于“离开父母与妻子连合”（创世纪2：24），这表示既有身体

的[性的]又有心灵的[与上帝和配偶的个人关系]联合。婚姻不仅仅是为了满足人的性需求，社会



 3

和经济的目的;它还让配偶双方应该成为： 

1.帮助者（创世纪2：18），  

2.伴侣（玛拉基书2：14），  

3.提供者（箴言31：10—31，雅歌2：3—6，16）， 

4.为了相互的发展献出自我的给予者（以弗所书5：25—33）。 

然后，作为父母双方在还在问题上至少有五个方面的责任： 

1.养育他们（以弗所书6：4），  

2.为他们提供所需（哥林多后书12：14c）， 

3.教他们（箴言22：6）， 

4.约束他们（提摩太前书3：4）， 

5.爱他们（提多书2：4）。  

孩子，同样，也有誓约责任： 

1.尊重他们的父母（箴言23：22）， 

2.听从父母的教训（以弗所书6：1—3），  

3.孝敬他们的父母（出埃及记20：12）。 

即使家庭的誓约是一种相互的爱、支持和承诺，还会有难题需要解决。神的话是解决这些

难题的钥匙。使徒保罗警告人一结婚必将有麻烦（哥林多前书7：28）八个可能的原因是： 

1.缺乏对责任的承诺,这会导致不满,不满又酿成争吵，如果不及时阻止,会导致分离——显

示感情上的和身体上的——后来是抛弃,可能接着便是离婚。 

2.外部压力，  

3.媒体信息，  

4.大众媒体歪曲神的道并且使人迟钝有罪，  

5.实利主义态度， 

6.不符合圣经原则的关系可接收地展现在生活中，  

7.缺乏爱， 

8.交流不足；交流是语言和非语言的——研究表明，  

   a.10%的配偶间的交流仅限于语言， 

   b.低于40%的人通过声调来交流， 

 c.超过50%的从配偶那里得到的交流是非语言的（身体的姿态，运动和面部表情）； 行

胜于言， 

d.试图通过每一个行为和表情以及语言传递爱。 

然而，即使交流障碍时有发生也还是可以解决的。每一个相关的成员应该把神的原则记在

心中。其结果是每个人的心中的悔过和宽恕将重建这种关系（约翰一书4：12，罗马书12：9一

10，18，诗篇37：5）。反复实践好的交流需要保持下去，它帮助我们避免麻烦。以下是几个有

益的方法： 

1.避免消极的交流（以弗所书4：29）， 

2.互相鼓励、互相坚定以最大限度地进行积极的交流（提多书3：2，传道书4：9—12）, 

3.就交流的情况而言，要选择最好的应对和最适合的时间（箴言15：23）， 

4.说话要诚实、友善（彼得前书2：1；以弗所书4：15）， 

5.学会从别人的角度听取别人的意见。只管听,不要去打断或者纠正对方（箴言24：3—   4）。
  

第三，用爱交流用爱交流用爱交流用爱交流或许主要指以下几点： 

* “连合”（创世纪2：24）， 

* “友谊”（雅歌5：16）， 

* 成为“一体”，即在一起（创世纪2：24）， 

* 作“模仿者”[故一个人和另一个人互补]（以弗所书5：1—2）， 

* “互相作仆”（以弗所书5：21—30）， 

* “妻子要顺服丈夫”（彼得前书3：1）；“丈夫要给妻子荣耀”（彼得前书3：7）， 

* 表现爱和尊重（以弗所书5：33）， 

* 在心智、情感和性关系上要显示忠诚（以弗所书3：16—19，哥林多前书1：8）， 

* 你们愿意人怎样待你们，你们也要怎样待人（路加福音6：31）， 



 4

* 显示仁慈（以弗所书4：29）， 

* 促进没有恐惧的自由（约翰一书4：18）。 

总之，基督教家庭是神的选民的核心，它通过誓约关系与神紧密相连，家庭成员在神的指

导下各司其职。神的爱始终如一地把每一个家庭连在一起，又把千千万万的家庭连在一起，形

成了神的大家庭。 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

                                                                                        教会教会教会教会 
    

“教会”是建立在“耶稣是神的儿子”这一上天启发的认识基础上的信者的团契（马太福音16：

15—16）。其基本的信条有： 

1.耶稣圣洁的诞生（以赛亚书7：14，马太福音1：18—25）， 

2.耶稣的事工，开始于他的受洗（马太福音3：16—17），  

3.耶稣十字架受难（路加福音23：46，马太福音27：50）， 

4.耶稣的复活（马太福音28：5—10，约翰福音11：25）， 

5.耶稣的升天（马可福音16：19，使徒行转1：11，启示录1：17—18），  

6.因耶稣的名所差来的圣灵（约翰福音14：26，路加福音24：49）,  

7.奉圣父、圣子和圣灵的名水中洗礼（马太福音28：19，马可福音16：16，哥多西书2：12）， 

8.耶稣是受神的旨意行事（马可福音16：15）， 

9.只能靠耶稣的名得救（使徒行传4：12，路加福音24：47）。 

因此，耶稣是教会的元首，（歌罗西书1：18，使徒行传2：47b，哥林多前书12：13），信

主者在圣灵引导下的活动形成了教会（哥林多前书3：9）。 

释义： 

► 教会，团契和你“是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民，   要

叫你们宣扬那召你们出黑暗、入奇妙光明者的美德”（彼得前书2：9）。 

► 神的儿女，是“凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，做神的儿女”（约翰福

音1：12）。 

神的教会被赋予三重责任：目的，权柄和方法论。 

ⅠⅠⅠⅠ....教会的目的目的目的目的有三层意思: 

A.成为新妇（以弗所书5：25—27，启示录21：2），意思是： 

  1.在世上呼唤神的民（哥林多后书5：20），  

  2.从罪中被救赎的民（启示录5：9），   

3.有圣洁信仰的民（雅各书1：27）。这民在世上有鲜明的身份特点（申命记14：2   ，26：

18，提多书2: 14）。  

B.通过把那些将行基督一样事的人变成真正的基督徒来宣称和扩大神的国（使徒行传3  ：

19，诗篇51：13，马太福音28：19一20）。神的国是指神的统治（马太福音4：23，路加

福音4：43，8：1）。神权的表现由此可见:门徒被赋予天国的钥匙（马太福音16：19）。 

C.在神和人之间合二为一（约翰福音17：20—23）。 

ⅡⅡⅡⅡ....经文所显明的教会的权柄权柄权柄权柄没有世俗的能力和功用（约翰福音18：36）。但是，教会所在的

地方是真理、公义、圣洁和神圣之所在。所以，“我们应与神要我们所行的一致”[1]“检验是

否准备好了接收教会的权柄乃是看接受恩典的能力”[2]然而，“如果没有信心……对圣灵的

信心，我们皈依者对圣灵的信心……我们一事无成”[3]（使徒行传1：8，约翰福音16：13，

马可福音13：11，使徒行传2：1一4，希伯来书2：4）。我们必须接受这样一个事实：一个

人想要紧随耶稣是无需懂得太多的。 

ⅢⅢⅢⅢ....教会的方法论方法论方法论方法论：：：： 

A.简单的福音[不是法，而是灵]陈述： 

  1.神，造物主（创世纪1：1）,  

2.耶稣儿子，救赎者，拯救者（约翰一书4：14，以赛亚书49：26c，提多书2：13）， 

  3.圣灵，住在我们的心中的能力之源（使徒行传1：8）。 

B.教会两个圣礼：洗礼和圣餐仪式： 



 5

1.洗礼将信主者印证在信心的一体中（罗马书6：3一4），承认心灵上与神,我父的一体性，

它有两方面的要求： 

   a.准备行洗礼者的悔改之意和信心（路加福音24：47，马可福音11：22）， 

   b.准备行洗礼者须得到当地信主团契的认可（哥林多前书12：25）。 

◆洗礼的重要性：一个新的信主者被是施洗成为基督耶稣的一部分以使基督可以通过信心 

完善他或她的悔改（罗马书1：17，使徒行传14：22）。 

  2.圣餐仪式，或称圣餐，是为了记念主耶稣（哥林多前书11：23—26）。 

C.关于耶稣基督复活的主要事实的陈述：他的死（马可福音15：24一29,33一39），埋   葬

（马可福音15：44—46），和复活（马可福音16：9—14）。 

D.从神写着的道即旧约和新约着手教训（哥林多前书10：11，希伯来书10：7）。 

E.让有兴趣听、还未得救的听福音者尽快直接作出决定（罗马书2：4一11），要求他们回 答

是接受还是拒绝耶稣（哥林多后书6：2）。他们必须按照他们的选择行动（马太福音4：

18一22），如果他们拒绝耶稣基督，教会就将拒绝他们（路加福音10：16）。 

F.指导：纪律教训（帖撒罗尼迦后书2：15，3：6，哥林多前书11：2一3，23一34，提摩太

前书6：20，提摩太后书1：13，2：2，3：14，16，提多书1：9，15—16）。 

G.经文里要求敬拜，但没有规定明确的形式或模式（以弗所书5：18—20）。 

H.由他们领导： 

1.长老，作监督的，监督者[不同的称谓同样的职责]（使徒行传20：28，彼得前书5 ：1—3）， 

  2.有专门资格（提摩太前书3：8—13）的诸位执事（使徒行传6：1—6），  

I.传道，“布道”（提摩太后书4：2）。 

总之，教会是建立在活着的神的儿子耶稣基督的坚实基础之上的，它是从神那里得到权柄

和能力而建立的，其行事有着明确的指导原则，那就是要建立神和人之间共为一体的关系。 

参考书目参考书目参考书目参考书目    
 

1. Tommy Tenny, THE GOD CHASERS, SHIPPENSBURG, PA, Destiny Image Publish.Inc.1998, 46. 

 

2,3. Roland Allen, MISSIONARY METHODS; ST. PAUL’S OR OURS?, (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans 

Publishing Co., copyright 1962, World Dominion Press,152.). 

阿门阿门阿门阿门。。。。 

安息日安息日安息日安息日 
   

出现在摩西律法中的“安息日”（出埃及记20：8，11）从一个侧面赞美了神（罗马书7：12），

是神预言了耶稣基督的复活。耶稣反映了神的荣耀（希伯来书1：3），因为戒律中的荣耀被献

给了耶稣（启示录4：11），那时耶稣坐在神的右边，他所有的工作已完成（马可福音16：19）。

也正是籍着耶稣的事工，安息日变成被救赎者的荣耀（以弗所书2：6）。有关律法和安息日的

问题曾引发过争议：究竟是星期六还是星期日是做礼拜的合适的日子呢？认为星期六做礼拜合

适的论据是基于两点： 

1.它是给以色列人下的训令（申命记5：15，出埃及记31：13—16）， 

2.它是神和以色列人间的证据（出埃及记31：17）。 

这一争议可以由下述经文得到澄清，这些经文支持将做礼拜的日子由星期六[第七天]改为

星期天[工作的第一天]的说法。以下十条引述的经文和八条支持该说的经文足以证明星期天才

是基督徒的礼拜和休息的日子。 

希伯来书10：9“可见它是除去在先的，为了要立定在后的。” 

何西阿书2：11“我也必使她的（以色列的）……安息日并她的一切大会,都止息了”（参看

历代志下31：3）。   

加拉太书5：18，5：1，4一5“但你们若被圣灵引导，就不在律法以下。”“基督释放了我们，

叫我们得以自由……[4]你们这要靠律法称义的，是与基督隔

绝，从恩典中坠落了……[5]我们靠着圣灵，凭着信心，等候

所盼望的义。” 

罗马书7：4，6 “这样说来……你们籍着基督的身体，在律法上也是死了，叫你们归于别人



 6

[基督耶稣]……[6]但我们既然在捆我们的律法上死了，现今

就脱离了律法，叫我们服侍主，要按着心灵的新样，不按着

仪文的旧样”。                                         

加拉太书3：23—26            “但这因信得救的理还未来以先，我们被守在律法之下……[24]

这样律法就是我们训蒙的师傅……[25]但这因信得救的理既

然来到，我们从此就不在师傅手下了。[26]所以你们因信基

督耶稣，都是神的儿子。” 

希伯来书7：12             “祭司的职任既已更改，律法也必须更改。” 

歌罗西书2：16—17             所以，“……不拘在饮食上……节期……安息日，都不可

让人论断你们”。这话的弦外之音是一个新的戒律脱离并取代

了律法（约翰福音13：34）。 

罗马书6：14               “罪（被律法增多的：罗马书5：20a，7：12一13）必不能作

为你们的主，因你们不在律法之下，乃在恩典之下。” 

希伯来书10：8—10             “……祭物和礼物，燔祭和赎罪祭，是你[父、神]不愿意

的，也是你不喜欢的（这都是按着律法献的），[9]后又说：

‘我来了为要照你的旨意行。’可见他是除去在先的，为要立

定在后的。[10]我们凭这旨意，靠耶稣基督只一次献上他们

的身体，就得以成圣。” 

支持上说的经文支持上说的经文支持上说的经文支持上说的经文：哥林后书3：7—11，“那从前有荣光的算不得有荣光了”， 

                希伯来书8：6—13，“凭更美之应许立的”， 

                                                9：15—17，“赎了人在前约之时所犯的罪过”， 

                                                4：1—11，“后来神就不再提别的日子了”， 

                以弗所书2：15，“废除…..戒律和训令的律法”， 

使徒行传15：1一11，“现在为什么试探神，要把我们祖宗和我们所不能

负的轭放在门徒的颈项上呢？”， 

加拉太书4：1一11，“你们谨守日子、月份、节期、年份,我为你们害怕，

惟恐我在你们身上枉费了工夫”， 

哥林多前书9：20—21， “我虽不在律法以下”。 

总之，这个问题必须在持有两种不同意见的人中得以解决，不能让这种争论胜过相互的爱

（希伯来书12：15，哥林多前书13：4一6，约翰一书3：16，4：7，希伯来书13：1），的确，

教会不仅可以把自己毫无玷污、皱纹等类的病献给基督，还可以献给世人。（以弗所书5：27）。 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

                                                                            属灵的儿女属灵的儿女属灵的儿女属灵的儿女 
 

圣经中述及儿女儿女儿女儿女时是把他们作为一个属灵群体来看待的（共有二个这样的属灵群体）。那

些有着罪恶的[自私的]本性的属撒旦属撒旦属撒旦属撒旦（约翰一书3：12，以弗所书2：3）。上帝对他们说：“你

本是尘土，仍要归于尘土”（创世纪3：19）。“‘祸哉！这悖逆的儿女，’耶和华说”（以赛亚书30：

1）。然而上帝的上帝的上帝的上帝的儿女是不同的：他们承认他们自己的罪，并且“接受神，他们相信以他的名神

给了[他们]变成神的儿女的能力（约翰福音1：12）。 

我们每个人都是一个生理意义上的父亲的孩子，正因为这样，我们每个人身上都有人的[罪

恶的]本性（创世纪5：3），只是当我们邀请耶稣基督进入我们的心中，我们才成为上帝的孩子

（彼得前书1：23）。在此之前，我们与神是分离的（以赛亚书59：2）。 

人，自尘土中来（创世纪2：7）是按上帝的形象创造出来的（创世纪1：27）；神将生气[灵]

吹入泥土模子里便给了它生命。它便变成了一个人（约伯记33：4），和神的样子相似（创世纪

1：26a）能理解万事万物（约伯记32：8）。神给他创造的第一个人取名为人[意即人类，不同

于动物]，它便是人类的起始（创世纪5：2）。然后，耶和华神在这人的身上取下一条肋骨用它

做了一个女人（创世纪2：22）。神给了那位男人一个名字，叫亚当（创世纪3：17a，叫“男人”

便属误译）。亚当给那女人取名夏娃（创世纪3：20）。 

当神吹气给人以生命的时候，他是没有污点的，与神有着很好的关系（创世纪3：8）。但

当人故意违背神的命令时（创世纪3：11一12），神把这行为看同是罪（创世纪4：7b）。由于



 7

拒绝神的指导，亚当成了叛逆的儿子，放弃了他同神曾有过的亲密关系。这样他把忠诚给了撒

旦[一个坏天使]，第一个叛逆的灵（以赛亚书30：1）。 

神造了天使“去行他的道”，去赞美他（诗篇103：20，路加福音2：13）。神造了一个天使，

叫路西弗，他近乎完美。神给了他别的天使所没有的能力（以西结书28：12b），但是因为他身

上“发现了邪恶”（以西结书28：15），他被逐出了天外（启示录12：7一9）。路西弗，“明亮之

星，早晨之子”（以赛亚书14：12），便从天上被摔到地上，他重新叫做“赤龙”（启示录12：3），

即那被叫做“恶魔和撒旦”的“古蛇”（启示录12：9）。他的名字在希伯莱语中叫亚巴顿，[其义

是破坏者]（启示录9:11b）。要想知道这方面更多的信息，可在约伯记1：6一12，28：22中读

一下他说了些什么。 

神对撒旦的描写可见于以西结书28：12b一19和以赛亚书14：12一21，神提示说撒旦加速了

他的努力，想成为“向至高无上者”那样，他说服夏娃信任他，夏娃又劝说亚当这样做（创世纪3：

6）。撒旦怂恿亚当不要听神的命令（创世纪2：15一17）。故而产生了罪（罗马书5：12）。因

为亚当的罪，人类继承了罪的本性，也就是撒旦的本性。因此自然的人是属于魔鬼的（约翰一

书3：10），他只体贴肉体的事（罗马书8：5一8），他拒绝了他的创造者，因为他的创造者拒

绝了他。神在宣告他的拒绝时说：“你们不作我的子民”（何西阿书1：9），“你们不肯到我这来”

（约翰福音5：40），“犯罪的是属魔鬼”（约翰一书3：8），“在黑暗中行走的百姓”（以赛亚书

9：2），“犯罪的国民”（以赛亚书1：4），“我也必拣选迷惑他们的事”（以赛亚书66：4）。 

当亚当给夏娃生下一子时，这儿子接受了他父亲的坏的灵，从那时起，人生下来都是这样。

(传道书11：5)，问到一个人怎么能知道“骨头在怀孕妇人的胎中如何长成”。它是神的奇迹，但

它是这么回事：该隐和亚伯是亚当和夏娃的儿子，他们长大成人学会如何选择了。亚伯的选择

是取悦神，该隐却不是这样(创始纪4：4一5)。每一个孩子(人)作他自己的决定,或者主动地向

着神,或者被动地向着撒旦。神的许诺是“你若行的好，......”（创世纪4：7a）给人提供了改善与

神的个人关系的机会。然而，由于被撒旦劝说不要“行善”（创世纪4：8）这给了罪以权势（哥

林多前书15：56）。另一方面，“行善”使神放权于人（罗马书6：22）。所以，人必须守律法以

制伏罪（创世纪4：7c）。行善似乎成了誓约的一部分，这誓约从亚当时代就开始存在，大约从

公元前4000年至公元前2000年重订誓约的摩西律法时期（出埃及记31：18）。在这段时期圣经

认定两个人曾经“制伏罪”，“行善”，并“与神同行”，他们是：以诺（创世纪5：22）和挪亚（创

世纪6：9）。 

述提到的第一类人是那些有着撒旦的想法和灵魂（哥林多后书4：4，马太福音13：38—39a）。

“活着的”是指第二类人中的每一个人，他们属于神的灵。神说，“被召的人多，选上的人少”（马

太福音20：16，[有些圣经的译文把这部分圣文省略掉了]），而神拣选你们并使你们有了新的

属性（歌罗西书3：12一13）。那些“蒙召的，被选的，有衷心的”将和被叫做“万主之主，万王

之王”的人在一起，而不会被主毁灭（启示录17：14）。尽管人拒绝了神，神还是给了人与他的

重建个人关系的途径（彼得后书1：4）。每个孩子，即每个人，都必须作决定。有些人现在说

他们既没有“选择”神也没有“选择”撒旦，但选择是微妙的事一一如果一个人没有主动地选择神，

他必是间接地选择了撒旦、世界和死亡。所以，“要向从死里复活的人，将自己献给神”（罗马

书6：13）。选择可以在死亡之前任何时候作出，但只有在决定之后一个人方可算是“活着的”。

自从他们选择了神，以前那些死在过犯罪恶之中的（以弗所书2：1）籍着基督耶稣（哥林多前

书15：22）的灵（彼得前书3：18）便又活在神的国里。所以，你不是奴仆（加拉太书4：7），

乃是神的儿女（马太福音5：45a）。神劝你们如同劝儿子（希伯来书12：5一7），因你被神的

灵引导（罗马书8：14）着，是神的儿子（启示录21：7）。 

作为神的儿子（约翰福音1：12）要做无可指摘，诚实无伪（腓立比书2：15）的儿女，为

耶稣基督做见证（启示录12：17）正如凭着应许作儿女的人所为（加拉太书4：28）。“这就是

说，肉身所生的儿女不是神的儿女，惟独那应许的儿女才算是后裔”（罗马书9：8）。圣灵证实

了这一点，因此我们呼叫“阿爸，父！”（罗马书8：15一16）。犹太人，甚至是外族人，都必须

重生才能与神恢复亲密关系。正如神说：“这些成为我名下的子民，若是自卑”（历代志下7：14），

“我要在他们中间行走”（利末记26：12）。以色列（创世纪35：10一11），我所拣选的民（列

王记上3：8），名录在册上的（但以理书12：1），将我训诲存在心中的（以赛亚书51：7），

是同心同道的民（耶利米书32：38一39）如此，他们要作我的子民（以西结书37：23）。所以

叫他们也可以得着救恩（提摩太后书2：10）往永生里去（马太福音25：46），永远都招聚了来

（马太福音24：31）。现在谁能叫我们与神的爱隔绝呢？这爱是在我们的主基督耶稣里（罗马



 8

书8：35，38—39）? 

还有，“凡灵认耶稣基督是成了肉身来的，就是出于神的，从此你们可以认出神的灵来；凡

灵不认耶稣，就不是出于神，这是那敌基督者的灵”（约翰一书4：2—3）。 

总之，全世界都卧在那恶者手下（约翰一书5：19），仅仅是因为它没有决定认神。从上文

可见，在亚当里众人都死了，照样，在基督里众人也都要复活（哥林多前书15：21一22）。头

一个人，亚当，是出于地，第二个人，耶稣，是出于天（哥林多前书15：45一50）。区别是在

亚当，就做了死的香气叫他死，在耶稣，就做了活的香气叫他活（哥林多后书2：16）。因一人

的悖逆，众人也成为罪人；照样，因一人的顺从，众人也成为义了（罗马书5：18一21）。第一

个人的所为是违背律法（约翰一书3：4），而且犯罪的是属魔鬼（约翰一书3：8a），而第二个

人的所为是给予生命，所以“不要被人诱惑。行义的才是义人，正如主是义的一样”（约翰一书3：

7）。撒旦的差役装作光明的天使（哥林多后书11：13一15）。但是他们毫无计谋，心中没有聪

明（申命记32：28）。他们没指望（以弗所书2：12）等待着受审判（启示录20：12），去不知

道他们的名字没有记在神的生命册上（启示录20：15）。 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

门徒门徒门徒门徒 
 

耶稣基督的门徒叫做“基督徒”（使徒行传11：26B）“你们多结果子，我父就因此得荣耀，你

们也就是我的门徒了”（约翰福音15：8）。一个真正的门徒是献身的，既是仆人也是教导者。 

ⅠⅠⅠⅠ....一个献身的献身的献身的献身的门徒必是主的教训的听从者（提摩太后书2：2，马太福音13：36，马可福音9：

5）并且将依照神的话生活（申命记8：3）。这要求把全身心投入耶稣基督所立的教训与榜

样之中（路加福音14：25一33）为的是跟从主（马太福音4：18一22）。“跟从”一词不仅仅

是指身体的运动或靠嘴说话服侍，他有4方面含义： 

1.听主的话（以赛亚书46：9—10，45：22），  

2.寻找着学习（马太福音11：29，约翰福音6：45）， 

3.在悟道中成长（约翰一书5：20，以赛亚书43：10一11，以弗所书5：17，希伯来书11：3）， 

4.服从主的教训（约翰福音14：15，撒母耳记上15：22）。 

选择“来跟从我”（马太福音16：24）对于门徒包括三个要素： 

1.舍己，即要放弃一个人的私利，每天如一地服从于主（以弗所书6：7），  

2.每天背着他的十字架，忘记自己的私利和个人的欲念（马太福音10：38），  

3.使生命具有像基督那样的特征（哥林多前书13：3—8a）。 

这三种对个人的律会产生一个灵里的聚焦（马太福音28：19一20，约翰福音17：18）这聚

焦在门徒的生活中变得显明（马太福音7：18b）。全人奉献的见证至少显示在一个门徒生

活的四个方面： 

1.尊重圣经，那神圣的、神默示的，无可指摘的神的道（希伯来书4：12）， 

2.愿意服侍他人，这始于舍己（罗马书1：9—12，希伯来书6：10）， 

3.有把别人训练成门徒的负担（马太福音28：19，罗马书15：1，5—6）， 

4.圣灵的果实的见证（哥林多前书3：5）。 

ⅡⅡⅡⅡ....仆人仆人仆人仆人：“人应当以我们为基督的[忠实的]执事，为神奥秘事的管家”（哥林多前书4：1）。为

神的道参与各种事工，做勤勉的执事（提摩太后书2：4），甚至参与家里或公共的服务（哥

林多前书4：2）是有益于神的国的（提摩太后书2：21）。由此可见，成为门徒是在信心的

基础上不断形成基督样式的一个过程（罗马书10：17，14：22a，罗马书1：17，帖撒罗尼

迦前书1：3）。 

ⅢⅢⅢⅢ....效法耶稣基督教导教导教导教导和训练其他的基督徒（马太福音28：19一20a），舍弃自私自利（腓立比

书2：4），结出相称的果子（马太福音3：8），荣耀神（约翰福音17：4），他随从耶稣基

督学会用爱、信心和顺服（马太福音22：37，马可福音2：5，彼得前书1：14一15），研读

神的道并在日常生活中行出来（提摩太后书2：15，提摩太前书4：7），像基督爱我们一样

的爱他人（约翰一书3：16），懂得祈祷的重要性并经常祈祷（马太福音21：22），他的生

活是舍己服侍主（马太福音16：24），将“福音”传给他人（提摩太后书4：5），完全献身于

耶稣基督（约伯记5：8，帖撒罗尼迦前书 2：4）。 



 9

                      -------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

完全听从于基督的呼召是成为门徒的第一步，一个人在通向门徒的途中通过三个阶段取得

进步：起初他不信主，是一个失途者（约翰福音3：5一6，路加福音15：24）；他接受基督以后

得救了（罗马书10：9一10），最后，如果他常常遵守主的道，耶稣便宣布他是门徒（约翰福音

8：31）。 

一个门徒的成长始于他不信主的内心，即当他听到了神的救恩时（哥林多前书2：11）。是

圣灵将信心带入了不悔改的灵魂（约翰福音6：63a）。 

第二步，当不信主者口里承认耶稣基督是救主和生命之主时，他需要吃“奶”，即是说，要“传”

给他神的道的最重要的原则（彼得前书2：2，哥林多前书3：2a）。吃“奶”是为了信主者长大成

人之后吃“干粮”作准备的（希伯来书5：14）。 

第三，正在成长中的基督徒要显示他忠于基督耶稣的特征，如参加祷告，做礼拜，给与别

人帮助，参加教堂活动，学习圣经（罗马书12：9一13），和传福音。他希望与同信基督的人建

立个人关系，过着充满能力的服侍于主的生活，在圣灵的指导下结下果实（加拉太书5：16，25）。

正在成长的基督徒将发现基督赐予的个人礼物（罗马书12：6一8，哥林多前书12：4一11）这礼

物乃是为了建立基督的教会（以弗所书4：11一12），并将在基督的身体中找到自己的位置（以

弗所书4：16）。 

传道的基督徒便是一个“门徒”，肩负着教导和训练其他人的义务（提摩太前书1：3一5，提

摩太后书2：2）。当这种责任持续时，门徒之间便相互依赖、彼此服侍（加拉太书5：13）。他

们是同工在一起为教会作工（彼得后书3：15一17），也就是说一起在圣灵的能力之下共行服侍

别人的事（加拉太书5：25）。 

耶稣许诺圣灵将要降临（使徒行传1：4一5），使信主的人有能力继续主在地上的工作（约

翰福音16：13）。每一个门徒都受到了主的引导而充满着圣灵（使徒行传13：52，以弗所书5：

18，使徒行传1：8）。归服于圣灵的门徒会释放神的能力以履行既定的目标（以赛亚书34：16b，

马太福音4：1，哥林多后书3：4一6，使徒行传19：6，彼得前书4：14）。所以，被圣灵洗礼和

充满的门徒便有了神的能力去完成父神的旨意（路加福音24：49，马太福音7：21）。 

总之，蒙召成为门徒便是蒙召将自己献给基督耶稣（诗篇37：5），跟从耶稣服侍别人（箴

言3：5一6）。因此，一个门徒应该每天背上他的十字架，要舍己，在一生的成长过程中听从圣

灵的指导紧跟耶稣。 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

    

被赋有权利被赋有权利被赋有权利被赋有权利 
 

圣灵是神在创造万物和救赎人类时所显明的令人敬畏的能力，且显示在被救赎的人身上。圣灵

将从三个方面来考察：圣灵的特征，圣灵进入人的生命中，人的生命中圣灵存在的见证。 

ⅠⅠⅠⅠ.... 圣经上圣灵的特征特征特征特征是： 

A.神的灵（创世纪1：2，罗马数8：9a），是三位一体的第三个位格（马太福音3：16，以   赛

亚书48：16b），圣灵还在以下的事中存在： 

    1.显明基督耶稣是救世主（路加福音2：28—32）, 

    2.鼓励不信主的人接受基督的拯救（约翰福音6：44）, 

3. 使从上头来的神的能力可由信主的人得到（路加福音24：49）, 

4. 见证耶稣基督（约翰福音16：14）, 

5. 是“真理的圣灵”（约翰福音16：13a）,     

6. “要把将来的事告诉你们”（约翰福音16：13b）， 

7. 要将一切的事指教你们（约翰福音14：26，作为一个例子：使徒行传1：16）, 

8. 一旦受了它，它便是信主的人的能力之源和指导者（以弗所书2：18，诗篇48  ：14,使

徒行传19：2）。 

◆早期的基督徒认识到在“住在”和“重生”这两种基督圣灵的存在（约翰福音3：3）以及在  圣

灵的洗礼（约翰福音1：33）之间是有差别的。 

基督的圣灵的入住会给信主的人带来救恩和主的尊位。圣灵洗礼给神的指导注入活力以



 10

完成基督的统治（使徒行传1：4一5，2：14，8：1417，路加福音4：1），下面内容进一

步支持上述观点： 

► 记住圣灵已经做了什么（诗篇105：5，63：5一6）， 

► 把你自己交给圣灵，这样圣灵的能力会更明显。（以赛亚书40：29，路加福音10：19）一

一在路加福音10：19中提及的“蝎”不是指昆虫，而是指反对神的人（以西结书2：6）。 

另外的经文：使徒行传4：8，4：31，9：17，13：9—11，以弗所书5：17—18。 

B.一个“帮助者”或谋士： 

   1.“永远与你们同在”（约翰福音14：16），  

   2.“乃世人不能接受的”（约翰福音14：17）。 

C.信主的人的能力之源，由充满圣灵的人释放，它要求： 

   1.对神有持续不断的信心（使徒行传11：23b，14：22，马可福音11：22）， 

   2.忠于神（感情：腓立比书1：8，敬拜：诗篇95：6—7）， 

   3.服从神（使徒行传5：32，哥林多前书15：58）。 

D.神的儿子的预言得到应验的激活剂（马太福音1：18）。 

ⅡⅡⅡⅡ....如何敞开你的生命让圣灵进入： 

A.要“常……称颂神”（路加福音24：53）， 

B.要祈祷，为着接受圣灵洗礼（使徒行传1：14）， 

C.不停向神求圣灵的洗礼，直到获得圣灵（路加福音11：9—13，使徒行传2：38— 39）。 

 记住神将圣灵给那些： 

1.服从他的人（使徒行传5：32）， 

2.相信基督耶稣的人（使徒行传2：5，14，38）,  

3.奉主耶稣的名受洗礼（被浸）的人（使徒行传19：1—5）。 

新约是用希腊文写成的，以弗所书5：18中的希腊词“充满”有四个特点： 

1.它是一个训令，  

2.戒律是为持续的行为而立的，  

3.它不是排他的，是为“你们所有人”，为每一个基督徒, 

4.它是神的工作；只有神才能将他的圣灵充满于人（使徒行传8：18—20）。 

ⅢⅢⅢⅢ....充满着圣灵： 

A.反映了基督的特点（腓立比书1：20）， 

B.让信主的人用不曾用过的语言，即神赐予的祈祷的语言说话（使徒行传2：4，19：6）。 

参考经文：使徒行传4：31，33，加拉太书5：16，22—23。 

◆耶稣说充满了圣灵就可以使这些人作他的见证（使徒行传1：8马太福音24：14）。当一

个人充满了圣灵，这人就会自愿生活在圣灵的掌控之下（哥林多前书2：4，雅各书4：5），

而且灵里能够（以弗所书6：13—18a）： 

1.超越他的平凡的自我，反映与基督的相似性（哥林多后书8：3，彼得前书4：10一11）， 

2.服侍圣灵（以弗所书6：6—7）， 

3.从事真正的基督样的服务[教会活动]（使徒行传20：22—23）， 

4.随时准备为耶稣作见证（使徒行传20：20—21，约翰一书5：8—12）。 

所以，实际的目标是成为像基督那样的人（哥林多前书2：16b），而唯一的途径是将圣灵

引入他的生命中来（约翰福音20：22）。 

用以前不曾知道的语言祈祷是充满圣灵的人和神之间的灵里联结。它是交流的一种方法[途

径]。还有几条支持的经文是：犹大书20，以弗所书6：18a，罗马书8：26，使徒行传10：44一

46。当一个人以圣灵祈祷时神显明他的意志（约翰福音14：26，约翰一书4：1一6），通过圣灵

的能力，一个人会有令人惊奇的爱，卓绝的智慧，无边的宽恕，难以置信的忍耐和超凡的勇气，

仁慈和同情的心（马太福音9：8）。 

总之，被救赎的人被明确的命令要接受圣灵，为的是神的交流。这反过来也会促成基督徒

的成熟并完成圣灵的目的。在这人的身上，圣灵无时不在地安慰、鼓舞、指导着他，并使所有

的愿望成为可能以荣耀神。 

                                                                      阿门阿门阿门阿门。。。。 



 11

圣灵的工作圣灵的工作圣灵的工作圣灵的工作 
    

早期的教会有如一粒种子，发芽生长，生根于地，破土而出[经过了重重阻挠]，最终在[世

界宗教]之林占有一席之地。教会喷薄而出登上了历史的舞台，在圣灵的指导下用三种方法建立

和维持着它自身的存在：通过它的属灵的焦点，它的发展和它的权柄。 

圣灵指导下的教会属灵的焦点焦点焦点焦点过去是，现在仍然是敬拜神（希伯来书13：15，以弗所书1：

6，腓立比书1：11，启示录19：5）。它引导从属灵层面思考（约翰福音17：18），并产生枝子

（信主的人）（约翰福音15：2）。为什么呢？因为耶稣命他的信徒要结果子（约翰福音15：16b，

马太福音28：19一20）。耶稣有两个理由命他们结果子：其一，为着荣耀神（罗马书7：4，约

翰福音15：8），其二，为了工价（约翰福音4：36）。 

圣灵的工作果效由耶稣的每一个布道产生的广泛果效可见一斑。耶稣在布道中常以葡萄树，

一棵树或自然界的其他东西来演示属灵的真理。以葡萄树为例：耶稣称他自己是“真正的葡萄

树”。每当看到一棵葡萄树，一般人只看到它重要的部分。最明显的两部分莫过于葡萄树和它的

树枝。然而，最不易被常人察觉的部分乃是给予生命的“树汁”[生命血液]。试将此观点与耶稣

所说的做一个比较：他说：“我是真葡萄树（约翰福音15：1）而“你们[信主的人]是枝子”（约

翰福音15：5a）和“叫人活着的乃是[圣]灵”（约翰福音6：63a,哥林多前书3：6，加拉太书6：8）。

圣灵是果实的生产者（以西结书36：26一27）。属灵的人如同是一根管道，通过他圣灵便可将

属世的人从黑暗中引入神的奇妙的救赎之光中（使徒行传2：37—38）。 

使徒保罗反复告诫教会[里的人]从他们以前的罪恶的属性中脱离出来（哥林多前书5：7—8，

加拉太书4：8一9，以弗所书4：17一18），并且保护它的来自圣灵的神的属性（哥林多前书6：

19一20，哥林多后书13：5，加拉太书5：1，16）。一个人的新的属性乃是圣灵所生（约翰福音

3：5一6）。耶稣说，“我是真葡萄树”（约翰福音15：1）。“葡萄树不仅仅是根，而是‘所有的’

一树根，树干，枝子，细枝，叶子，花儿，果子”[1]。所有重生的信主的人都是“枝子”（约翰福

音15：5a），说明被救赎的人是在基督的身体里。神的道对于信主的人也就是“枝子”来说，就

是要结果子（马太福音3：8，约翰福音15：8）。枝子被劝诫不要消灭了圣灵（帖撒罗尼迦前书

5：19）这样才不会受到惩罚（马太福音3：10，约翰福音15：2a，6）。 

教会的发展发展发展发展过去是并且还继续是由相互合作而又忠心的信徒依赖于圣灵而完成的。所以，

怎样鉴定一个是否为真正的基督徒呢？一个真正的基督徒只有通过他所结的好的果子才知道

（马太福音7：16一20）。耶稣也指出，“看了果子就可以知道树”马太福音12：33）。所以一个

成长中的基督徒也许可以比作是一棵树（诗篇1：3），那是生命之树（箴言11：30a）。 

取自自然的这些例子由描写使徒保罗和其它产果子的树的经文得到了证实：彼得对他们说，

“你们各人要悔改……那一天门徒约添了三千人”（使徒行传2：38，41）。然后将这些理念推及

其它的使徒，也就是那些“恒心遵守使徒的教训并被此交接”的人（使徒行传2：42）。“主将得

救的人天天加给他们”（使徒行传2：47b）。“听道之人有许多信的，男丁数目约到五千”（使徒

行传4：4）。“神的道兴旺起来，在耶路撒冷门徒数目加增的甚多”（使徒行传6：7）。“圣灵吩

咐我[彼得]和他们同去（使徒行传11：12)……我一开讲，圣灵便降临在他们（那人和他家里的

所有人，也就是外邦人）身上，就像当初降在我们（犹太人）身上一样”（使徒行传11：15）。

巴拿巴被打发到安提阿（使徒行传11：22）……于是有许多人归服了主（使徒行传11：24）。

当基督教开始传向外邦人[意为非犹太人]时，圣灵说，“要为我分派巴拿巴和扫罗[保罗]去作我

招他们所作的工”（使徒行传13：2）。保罗和巴拿巴对犹太人说：“神的道先讲给你们原是应当

的，只因你们弃绝这道。断定自己不配得永生，我们就转向外邦人去。因为主曾这样吩咐我们

说，‘我已立你作外邦人的光，叫你施行救恩，直到地极’”（使徒行传13：46—47）。 

教会（信主的）的权柄权柄权柄权柄是由耶稣基督建立的（马太福音28：18，马可福音16：15），也由

圣灵的工作建立（路加福音24：49，使徒行传1：8）。今天很多人小看了圣灵的重要性和功用。

主特地警告这种现象时说：“凡说话干犯圣灵的，今世、来世总不得赦免”（马太福音12：32）。

否认圣灵的功用可能源于“心地昏昧……都因他们心里刚硬”（以弗所书4：18），促使他们拒绝

依赖圣灵，于是就有了加拉太书3：2一5，罗马书8：9，希伯来书10：29一31，和以弗所书4：

30中的告诫。 

圣灵的工作主要是内心深处的工作（罗马书）7：23），正是这工作通过启示的智慧给生命

带来改变（以弗所书1：17，3：3，哥林多后书12：1）。启示的智慧是“人的心灵在圣灵的指导



 12

下所具有的接受真理福音和在瞬间抓住它的主要原则的超凡的能力”[2]，这能力导致了重生和基

督徒的成长。这一观念和使徒保罗为信者所作的祷告相似，“求我们主耶稣基督的神，荣耀的父，

将那赐人智慧和启示的灵（圣灵）赏给你们，使你们真知道他[耶稣基督]，并且照明你们心中

的眼睛”（以弗所书1：17—18）。 

保罗没有拒绝圣灵或圣灵的工作。他也没有拒绝一个新的信者，尽管这新的信者先开始的

时候在工作中没有显示一点点圣灵的能力（罗马书14：13）。更有甚者，他还鼓励和劝勉那信

者（帖撒罗尼加书4：8）以使他可能“按着圣灵的新样”（罗马书7：6）“结果子给神”（罗马书7：

4）。 

教会通过属灵上与神一致显示将人分裂为两类，一类是那些因罪与神分离的人（罗马书3：

10一11，7：14），一类是那些因神圣的正义与神一体的人（使徒行传17：28，哥林多后书5：

17）。但是一个信者将如何辨别是真果子还是假果子呢？ 

信徒也许可以修建教堂，提供空调或其它多种舒适的设施，还可以安排节目，组织活动，

开办圣经学习班。是不是所有这些事，这些活动和学习可以看作是果子呢？亦或，那些仅仅只

能看作是给人们行些方便的事而已呢（彼得前书1：14）？属灵的人被警告不要落入自我满足的

束缚之中（启示录3：17一18），这束缚将削减他结果子的能力（彼得后书3：16b）。属世的人

可能表现得像一个属灵的人，但他还只算是一个属肉体的人（罗马书8：7一8）因为他的罪（以

弗所书2：2，哥林多前书2：14）。 

属肉体的人崇拜他自己（哥林多前书3：3）并且是世俗的观念思想（路加福音16：8，约翰

一书2：15）。举例说明：一个种树的人[一个肉体的基督教长老]手上有种子[皈依者]，他喜欢

将这种子保存在谷仓里[教堂]，在那里可以将他们安全的保存着。他为什么要这样做呢？ 

种树人不将这种子种下可能出于几个方面的原因。首先，他可能是喜欢他的种子，他想把

它们留起来是因为这些种子给他带来了快乐（雅各书5：5，哥林多前书15：36）。其次，那种

树的人可能在想，这些种子，也就是这些信徒，在它们被种下[派出]之前需要以人的方式教它

们怎样繁殖（彼得后书2：1a），而且如果播种得太早，这些种子可能就不再繁殖（箴言14：30）。

有这样一些牧师，教师和门徒，他们显然对圣灵的能力没有信心却在教训那些信者（约翰福音

14：26，希伯来书8：10一11）。所以他们以这样世俗的方式“教训”着信徒，却在有意或无意中

阻碍了他们。这些“种子”最终也乐于这种被教训，而不再想要被播下，也就是说，他们不再渴

求分享福音（马太福音13：14）。第三，那可能是由于种树的人充满骄傲的自我保护思想（哥

林多后书10：18），追求自我满足（加拉太书6：8a），偏离真正的崇拜而搞形象[或偶像]崇拜，

这些偶像都是虚的（以赛亚书41：29）。 

偶像或许可以定义为：所铸的偶像，即是崇拜的对象，如已故的某人的塑像（出埃及记20：

4），而“风”，是一种空洞的崇拜形式如烧香或点蜡烛（何西阿书8：7a）。神拒绝那些跟着做

这些崇拜的人（诗篇51：17）。 

总之，可以这样说，一个成长的基督徒因为他对其他信徒的爱被视为耶稣基督的门徒（约

翰福音13：35）。同时因为他是证实了被圣灵给予能力的人（使徒行传1：8a），与家庭密不可

分（使徒行传3：25），是基督团契即教会的积极参与者（以弗所书3：20一21），是通过圣灵

结出了果子（约翰福音4：36）。 

参考文献参考文献参考文献参考文献    
 

1. Dr. and Mrs. Howard Taylor, Hudson Taylor’s Spiritual  Secrets,(Philadelphia, 

Continental Press, 1958, 115. 

 

2. Arch Deacon Moule, Half a Century in China, 141, 142. 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

罪的罪的罪的罪的属性属性属性属性 
 

原罪始于人违背耶和华神的命令之时：“分别善恶树上的果子，你不可吃，因为你吃的日子

必定死”（创世纪2：16一17）。后来，这人还拒不承担责任，说，“你所赐给我，与我同居的女

人，她把那树上的果子给我，我就吃了”（创世纪3：12）。于是乎，这通过蛇由撒旦唆使的罪



 13

便进入了神所造的人（创世纪3：13）。“它必恋慕你，你却要制伏它”（创世纪4：7）。制伏这

罪须经学习获取知识，这知识来源于律法（罗马书3：19），制伏这罪还要通过锻炼如何控制欲

望，正是这欲望产生了罪（雅各书1：15）。撒旦，一切罪的象征，通过罪和死亡控制人类（罗

马书5：12）；那是容易缠累我们的罪（希伯来书12：1），罪之所求乃是享乐（希伯来书11：

25）：肉体的情欲，眼目的情欲，并今生的骄傲（约翰一书2：16）。 

肉体的情欲肉体的情欲肉体的情欲肉体的情欲涉及不光彩的感情：奸淫，污秽，邪荡[无节制的放纵]，拜偶像，吸毒，仇恨，

争竞，忌恨，愤怒，自私，异端，结党，嫉妒，醉酒，荒宴等类（加拉太书5：19一21a）。“神

任凭他们[就是那些行不义阻挡真理的人（罗马书1：18）]逞着心里的情欲行污秽的事，以致彼

此玷辱自己的身体。他们将神的真实变为虚谎，去敬拜侍奉受造之物[撒旦]，而不敬奉那造物

的主”（罗马书1：24一25）。当今社会的一些男女正扮演着这样的角色。他们放弃相互之间的

自然关系而去追求同性之间不自然的关系（罗马书1：26一27）。其结果是“顺着情欲播种的，

必从情欲收败坏”（加拉太书6：8a）。 

眼目的情欲眼目的情欲眼目的情欲眼目的情欲是用致人于罪和死亡的欲念来诱惑、勾引（雅各书1：14一15）。它吸引着“愚

昧人、亵慢人和愚顽人”（箴言1：22），还有神的人。即使是大卫王（撒姆耳记下12：9）和参

孙（士师记16：1，4）也曾掉入了他们眼目情欲的陷阱（马太福音5：28），那时他们不敬畏神

（罗马书3：18，诗篇36：1）。这也许可算是对神的儿女的一个警告。 

今生的骄傲今生的骄傲今生的骄傲今生的骄傲产生毫无价值的民（箴言）（6：12一14，17一19），他们是张口说大话的人（犹

大书16）。他们“眼高心傲”（箴言21：4），这将把他们引向毁灭（箴言16：18）。 

总之，罪的这三种类型提示了罪的违法本性（约翰一书3：4），这本性在人看来好像是正

义的（箴言14：12）。属世的人在事关罪的真正的代价：死亡的问题上被欺骗（哥林多前书15：

56，罗马书6：23a）。堕落的天使死亡（约伯记28：22），掩盖真相,称所有人类为死亡是自然

的,不可避免的并且没有永恒的结局,但经文显明这是一个骗局（启示录20：14一15）。这样伪

装着的死亡通过罪的传播来施行死刑（罗马书5：12），罪是有很多陷阱的（诗篇18：5）。神

的道证实，“惟有胆怯的、不信的、可憎的、杀人的、淫乱的、行邪术的、拜偶像的和一切说谎

话的，他们的份就在烧着硫磺的火湖里，这是第二次的死”（启示录21：8）。 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

神的守望者神的守望者神的守望者神的守望者 
 

主题词“守望”贯穿于旧约和新约之中，提醒着要反对罪恶。当守望的人放弃了神的指示说

要小心，信徒的团契“教会”，便面临着严重的后果。神曾给过他们的子民一句警惕的话：“我将

生死、祸福陈明在你面前”作为选择生命的规劝（申命记30：19）。这话被联想到“血”，活物中

的生命（利未记17：11）。 

在旧约时期旧约时期旧约时期旧约时期，神选择的守望的人在他们的守望的生死攸关的重要性上受过严格的指导（以

西结书3：18）。他们要吹出大声以警告神的民任何即将来临的危险（约珥书2：1）。如果一个

守望者没吹出大声而他负责的人中有一个死了，“我却要向守望的人讨他丧命的罪”（以西结书33：

6）。 

在新约时期新约时期新约时期新约时期，耶稣，神前面的主守望者，说，“没有一个灭亡的”（约翰福音17：12，18：9）。

但今天教会的守望者也会这样说吗？教会的长老们[守望者]“为你们的灵魂时刻警醒”（希伯来

书13：17a），“是用诸般的智慧劝戒各人、教导各人，要把[他们]各人在基督里完完全全引[到

神前]”（歌罗西书1：28）了吗？当然没有。相反，很多教会长老是瞎了眼的雇工（约翰福音10：

13），他们甚至把很多羊群赶出了它们的本圈（耶利米书23：1一2）。这些长者是没有悟性的

（以赛亚书56：10一11），教会有理由要警觉。兹从“哈里圣经手册”一书的第733页摘取一段解

说词支持本观点，其文现以大纲形式重排，问题的核心部分是：“虽然大量的圣徒充满信心，我

们的教堂已经完全彻底的： 

A.人性化了，充斥着世俗主义，冷漠，萎靡不振和寻欢作乐， 

B.沉溺于邪恶之中：不信讲道，不信神学院，布道中很少有神的道，各种仪式中没有基督，

毫无生气的形式主义，专业做法和基督教会的盛会基本没有真正的基督的灵，讲道时对

神的道如此无知而又不以为然，教会有理由警觉了，因为它自鸣得意地拒绝热情的耶稣

基督的圣灵。 

主耶稣他自己为教会敲起了警钟。他给了教会成员和长老[守望者]5次警告以付诸行动，这



 14

些警告适用于恢复教会的正常秩序： 

1.悔改,因“你把起初的爱心离弃了”（启示录2：4）， 

2.悔改，因为你让错误的信仰在教会里也有一席之地（提磨太前书6：20），这意谓着为任

何部分或完全的偏离和歪曲神的道的教训而悔改，由神的道不难得出如下的观点： 

a.三位一体的人格化（创世纪1：1，申命记4：35一39，提摩太前书2：5一6，3：16， 创

世纪11：7—8，以赛亚书48：16—17，马太福音3：16—17）， 

b.耶稣基督（以赛亚书7：14，49：26b，约翰福音1：14，罗马书1：4，约翰福音1：1 5，

18，哥林多前书15：20，希伯来书7：25，帖撒罗尼加前书4：13一17，使徒行传1：11，

约翰福音14：3，提摩太前书3：16）， 

c.圣灵（约翰福音15：26，16：13，14：26，以弗所书5：18，罗马书8：11，哥林多前

书3：16，罗马书8：14，以弗所书3：16，罗马书8：16）， 

d.罪（罗马书3：10，23，约翰一书1：10，8，3：4，5：17，罗马书14：23b，雅各  书  

4：17）， 

  e.救赎（以弗所书1：7一8，彼得前书1：18一19，启示录1：5一6，希伯来书9：22，  歌

罗西书1：20，希伯来书10：12，14）， 

f.拯救（使徒行传16：31，约翰福音1：12，3：18，36，提多书3：5，以弗所书2：8—9，

罗马书3：24，10：4）， 

g.报应，即是应得的惩罚（罗马书6：23，但以理书12：2，希伯来书9：27，启示录20：

12—15）， 

h.宗教：“有敬虔的外貌，却背离了敬虔的实意”（提摩太后书3：5，启示录2：20），例

如，当今世界大多数持有这种错误的“基督宗教”派别有：罗马天主教，东正教[希腊]，

科学基督教，唯灵论教，耶和华见证人，阿姆斯特朗教，摩门教，东方神秘教等等。 

i.警报，昏迷不醒一一醒来吧！（启示录3：2，加拉太书6：7，5：19一21，哥林多前书

1 5：33）， 

  j.真理：你们相信错误的安全感（启示录3：17，诗篇19：12—13）。 

每一个重生的信者都被任命为“守望着”（马太福音）28：19一20，路加福音24：47，马可

福音16：15一16，哥林多后书5：17一19），这些警告适用于基督教团契内的每一个人（哥林多

前书9：22一23，提摩太前书4：16，路加福音15：4,l7），而不仅仅只适用于教会的长老（以

西结书3：18）， 

神将所有的人归为两类中的任何一类，即被救赎的[守望者]，和没有被救赎的。这两类人

的部分名单如下： 

► 被拯救的人（马太福音10：22），和将要灭亡的人（路加福音13：3）， 

► 向着光明或已在光明中的人（马太福音4：16），在黑暗中继续呆着或从光明又返回黑暗的

人（马太福音6：23，彼得后书2：21—22）， 

► 被看作是羊群的人[他们已经悔改]，被看成是山羊的人[他们拒绝悔改]（马太福音25：33）， 

► 那些是“麦子”的人,那些是“糠”的人(马太福音3：12)， 

► 有眼能看的人，瞎眼的人（约翰福音9：39）， 

► 赞美神的人（希伯来书13：15），诅咒神的人（以赛亚书8：21一22）， 

► 那些生于肉身的人，那些生于圣灵的人（约翰福音3：6，马太福音25：46）。 

因而,是主耶稣将神显明给了那些神所拣选的人(马太福音11：27),那些由神赐给主耶稣的

人将来主这里(约翰福音6：37) 。 

守望者对于被救赎者的责任是奉主的名（约翰福音20：21），在圣灵指导下讲神的道（使

徒行传2：33）。他必须这样做，因为，正如写在经文上的“没有明白的”，“没有寻求神的”（罗

马书3：11）。“因为神将众人都圈在不顺服之中，特意要怜恤众人”（罗马书11：32），也正如

那些已经悔改他们罪过的人身上之所见。 

所以，神通过基督耶稣与他遗弃的世界达成了谅解（哥林多后书5：19），这样那些相信他

的名的人接受了能力成为他的儿女（约翰福音1：12），因为他们的名字写在神的生命册中（腓

立比书4：3）。结果，那些信了他的名的人成了神的守望者（哥林多后书5：20）。他们的步伐

听命于主（诗篇37：23，箴言20：24），他的命令通过圣灵向他们传达（使徒行传1：8）。 

圣灵就是那开启信主的人与遗失的人之间联系的，他还指导着谈话（使徒行传10：19—33，

20：23一24，哥林多后书9：10），并将听他谈话的人立刻直接带到作决定的时刻（哥林多后书



 15

6：2）。碰到有人拒绝守望者的邀请，这守望者必须告诉他们这样做是拒绝神（路加福音10：

16），然后警示他们拒绝的后果（使徒行传18：6a一b，马太福音10：14）。 

这些守望者将不对没有被救赎的人负责，这些人的名字没有写在羔羊的生命册上（启示录

13：8），他们的命运是第二次死亡[与自然的或世俗的死亡相对而言]（启示录2：11）。这第

二次死亡被描写成有点像“在烧着硫磺的火湖里”（启示录21：8），拒绝他们的决定是由“耶和

华神，我们万能的主”（启示录16：7）作出的，神“将按照各人的行为报应各人”（罗马书2：6，

4：4，提摩太后书4：14，启示录20：13）。这些行为将在新的誓约里受到审判（马可福音12：

29—31）。 

总之，由圣灵武装起来的守望着（希伯来书13：21）被告诫要去“守望”（马可福音13：37，

路加福音21：34一36）。如果他不这样做，听一下耶稣基督的警告吧：“我就要把[你]挪去（启

示录2：5），我要用我口中的剑攻击[你们]（启示录2：16），我要叫[你们]同受大患难（启示

录2：22一23），我必临到你那里，如同贼一样（启示录3：3b），所以洗净你自己，悔改！”

（启示录3：19），最后，让他[守望者]记住，“圣灵向众教会所说的话，凡有耳的，就应当听”

（启示录3：22）。 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

看看看看 
 

神曾说：“看哪”（约书亚记6：2）。人可以用三种方法中的任何一种来“看”：用肉眼，用

悟性，用他的心灵。本文将从神的道出发阐明这三个概念。 

1.用眼睛看：先知撒母耳对所有的人说，“你们看见他了吗……？”（撒母耳记上10：24）。

“不要看他的外貌”（撒母耳记上16：7）。约瑟主人的妻，以目送情给约瑟（创世纪39：

7）。波阿斯问，“那是谁家的女子（路得记2：5）？”荆棘被火烧着，却没有烧毁（出埃

及记3：2）。耶和华对亚伯拉罕说，“你举目观看，……凡你所看见的一切地，我都要赐

给你和你的后裔，直到永远”（创世纪13：14一15）。在新约里马利亚站在坟墓外面哭；

“她低头往坟墓里看，就见两个天使穿着白衣，在安放耶稣身体的地方坐着”（约翰福音

20：11一12）。“她转过身来，看见耶稣站在那里”（约翰福音20：13一14）。后来，“他

把手和身体侧面指给他们看”（约翰福音20：20）。 

2.由悟性来看是“看”某个事物的意义何在。以下经文阐明了这个问题：“为什么看见你弟兄

眼中有刺，却不想自己眼中有梁木呢？”（马太福音7：3）。“你们要追想被凿而出的磐

石，被挖而出的岩穴”（以赛亚书51：1一2）。一诗篇作者补充道：“匠人所弃的石头，

已成了房角的头块石头。这是耶和华所作的，在我的眼中看为希奇”（诗篇118：22一23）。

另一个诗篇作者写道：“敬畏耶和华是智慧”（诗篇111:10）。另一作者说：“你的言语一

解开，就发出亮光”（诗篇119：130）。“我,但以理从书上得知年数”（但以理书9：2）。 

3.通过启示智慧用灵来看是对某一隐藏事物的突然醒悟。支持这一理念的经文有“主耶和华

将奥秘指示他的仆人众先知”（阿摩司书3：7）。有四种途径可以做到用灵来看：通过所

写或所说的话，通过梦，通过异象，或通过一个人灵眼的体悟。 

a.通过所写通过所写通过所写通过所写或所说的话或所说的话或所说的话或所说的话:“忽有人的指头显出并在粉墙上写字”（但以理书5：5）。神给摩西

“两块法版，是神用指头写的石版”（出埃及记31：18）。使徒约翰在一本书里写下了他

所听见并将他寄给了七个教会（启示录1：11）。“我[约翰]看见坐宝座的右手中有书卷，

里外都写着字”（启示录5：1）。然后约翰听到，“去把那踏海踏地之天使手中展开的小

书卷取过来”（启示录10：8一9）。从路加的福音中有人听到，“他籍着圣先知的口所说

的话”（路加福音1：67一70）。然后以西结听到神说：“人子啊，你站起来，我要和你说

话”（以西结书2：1一3）。同样，神的道也走进了约珥，“老年人啊，当听我的话”（约

珥书1：1—3）。圣灵说，“不可硬着心”（希伯来书3：7—8）。 

b.通过梦通过梦通过梦通过梦，即是通过睡着时所见之事来看：“约瑟作了一梦，告诉他哥哥们，他们就越发恨

他”（创世纪37：5）。[约瑟]对他们说：“请听我所作的梦”（创世纪37：6）。约瑟还做

了另一个梦（马太福音37：9）。酒政和膳长二人同夜各做一个梦（创世纪40：5，12一

13）；膳长说：“我也做了一个好梦（创世纪40：16一18）。“过了两年，法老做梦”（创

世纪41：1）；“法老对约瑟说，‘我做了一个梦’”（创世纪41：15一16）；“约瑟对法老说，

‘法老的梦乃是一个’”（创世纪41：25）。“这奥秘的事给但以理显明”（但以理书2：19）。



 16

“但当[约瑟]正思念这事的时候，由主的使者向他梦中显现”（马太福音1：20）。那聪明

人在梦中得了警示以后，就从别的路走了（马太福音2：12）；“有主的使者向约瑟的梦

中显现”（马太福音2：13）。约瑟在梦中被主指示，便往加利利境内去了（马太福音2：

22）。 

c.通过异象通过异象通过异象通过异象，即是说，当一个人醒着的时候的梦中所见：“这事以后，耶和华在异象中有话

对亚伯拉罕说”（创世纪15：1）。[以西结]看见了神的异象（以西结书1：1）。“以赛亚

的异象（以赛亚书1：1）；“我见主坐在高高的宝座上”（以赛亚书6：1）。“主在异象中

对[亚拿尼亚]说”（使徒行传9：10）。“将这默示明明地写在版上”（哈巴谷书2：2）。

彼得说，“我见到了异象”（使徒行传11：5）。使徒保罗说他“没违背那从天上来的异象”

（使徒行传26：19），先知但以理说：“我见到异象的时候”（但以理书8：2）。一个诗

篇作者说，“你在异象中晓谕你的圣民”（诗篇89：19）。“不要将异象告诉人”（马太福

音17：9）。 

今天很多人接受圣经里的异象的事实，但是拒绝当今有异象出现的可能性。然而，异象为

神所造，不应受到嘲笑（约珥书2：28）。 

d.由灵眼的体悟来看由灵眼的体悟来看由灵眼的体悟来看由灵眼的体悟来看：神对约书亚说，“看哪，我已把耶利哥交在你手中”（约书亚记6：2）。

“耶和华的灵籍着我说”（撒母耳记下23：2）。“他要用圣灵与火给你们施洗”（马太福音

3：11）。“他得了圣灵的启示”（路加福音2：26）。“因为这不是属血肉的指示你的”（马

太福音16：17）。“圣灵要将一切的事指教你们”（约翰福音14：26）。“因为圣灵参透万

物”（哥林多前书2：10）。“圣灵显在各人身上”（哥林多前书12：7）。“它是从耶稣基

督启示来的”（加拉太书1：12）。使徒保罗说他是受了启示去耶路撒冷的（加拉太书2：

1—2）。同时，保罗说，“用启示使我知道福音的奥秘”（以弗所书3：2—3）。使徒约翰

说他“当主日，我被圣灵感动”（启示录1：10）。圣灵和新妇都说：“来”（启示录22：17）。 

总之，三种方法看事物[用眼看，用悟性看，用一个人的灵看]体现在一个字“看”上。是神

让他的创造物人能“看”到他的属性的……他的爱，见于救赎中，他的义，见于耶稣的生命中，

和他的恩典，见于新生中。 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

                                                                                        异象异象异象异象 
 

那天下午我远没有想到过神，但是当我走进小教堂时我却被它吸引住了。这之前有好几个

月我从教堂边走过的时候连想都没有想到过它。突然之间我强烈的意识到神就在那里。然而，

与此同时，一股强大的力量却在抗拒神，把我的思绪往相反的方向拉扯。于是我听到了我的体

内的不同声音在清晰的争斗。神的声音说“来吧！”另一个声音却要求我和他呆在一起。除了他

们的声音之外，我自己的思绪也在我的脑海中翻腾。我想去神那里，但心中的欲念却想保持原

样。站在小教堂的前面，我内心的冲突已经快要爆破了：接受神的召唤或者拒绝它。我知道我

必须做出选择。 

我意识到神给了我什么东西，这东西却又超出了我的领悟力。我还意识到了一种光，但那

不仅仅是光，那光乃是生命本身,而我的心渴望着它。虽然接收这光还有巨大的不确定性，因为

另一个声音并没有静息一一它深深吸引着流淌在我的血脉中的罪恶的激情一一但我还是转向了

神，说道，“如果您在那里面您最好出来把我带上,否则我就走了”。 

在神圣的全能的耶和华神面前,我的这种轻慢也参杂着对自己可耻的生活方式的恐惧感和

罪恶感。我已经如同耶稣旁边被绞死的犯人一样说出了自己的心（路加福音23：42）。突然，

我感觉到一只手放在我右边的肩膀上，我转过身去，却没有人在那里。当我完全转过身来，我

知道神已经进入我的生命。我被改变了。以前，我的灵是死的，现在我与神同活。赞美神，他

审视我的心，不计较我在自以为是骄傲中所说的话。赦免了我的罪。 

我开始阅读新约，我的朋友们看到了我身上的变化。基督的圣灵已经开始了他的工作，不久，

我经历了一个白日异象。我不能马上断定那异象来自于神，但是当我经过一番深思熟虑之后，

我开始悟出我将在亚洲分享他的福音。 

经过多年，圣经一直与我形影不离，神的话常在我心。我终于获得了抗击撒旦这个主耶和

华的头号大敌的能力，并无数次抗击了他。旧我已逝，那是靠着神的能力，又因我全身心归服

于神的恩慈，神便一直支撑着我（彼得前书1：5）。我能恐惧战兢地侍奉主耶和华，乃是为了



 17

他的荣耀，恐惧是出于敬畏，战兢则因为我是人。 

经过一段时间以后，神给我一些令我迷惑不解的东西，但通过圣经上的话语、异象和圣灵充满

的信徒的智慧的见证，神向我透露了他在我身上的目的。神为我选派的最主要的工作就是去中

国。我在祈祷并在急切地寻找与我见过同样异象的人。 

我平生的目的之一，是“把中国人带到神的面前”这是一位中国的基督教弟兄的预言，他在

中国国内，并不认识我。 

关于中国的一个异象是说有这样一个人。他双膝跪在一个院子的中间，双臂张开被绑，另一个

男人用鞭子或木棍（我记不清是什么了）在众目睽睽之下击打着他。当我看的时候，有人问我

是否愿意替他受罪，我说我愿意。当我伸出我的两臂时，我祈祷那人不要大叫和背弃我们的主。

那些打他的人最终扔下了他冲向旁观者然后离开了。当我祈祷的时候，我也在看，我可以看出，

他没有大叫也没有背弃主。这异象不久之后又重复了一次，我又像从前一样再次祈祷。几个月

之后，我们教会的一个成员给了我一本中国基督教的杂志。她说是神要她把它给我的。当我读

下去的时候，我看到一篇文章附带着我所见的异象中那个人的照片。文章说那人好几次因为他

的信仰而被公开的迫害，但他没有大叫也没有背弃主。不知那照片是怎么被拍下来并发表而最

终到了我的手里。但我得出结论：这是对异象的正确性的证实。再一次我感觉到了我要准备好

将来去中国工作。 

另一个关于中国的异象是这样一幅图景：一个矛头从上海南边的沿海某地进入，然后贯穿

了中国。矛头向西，向西北方向移动到了邻近嘉峪关的某一个地方。当那矛头向北移动时，他

伸展到了全国，席卷了南北大地。矛头所到之处与中国明代（1368一1644）疆域图大致吻合。[请

看本文末尾的地图]。紧接之后的是这异象的第二部分。异象中有东西象是一个瀑布，但我看到

水流到下面却是血红色的。 

古巴主席卡斯特罗是神启示我要去做的另一个工作。我曾经梦见过他的悔改，他的新生以及他

在我们的主耶稣基督的信心中的洗礼。在我的梦中还有很多他的内阁成员也都受到了洗礼。古

巴，就像是荒野里开着的鲜花，必将怒放，在整个大地上发出生命的甜美的芳香，直到最黑暗

的地方，把悔改的人带向生命的永恒。 

我曾在古巴作过教会的工作，我曾计划再去那里。所有的必要的安排和文件都已准备就绪。突

然有人通知我每周一次飞行古巴的飞机上没我的座位。神便改变了他对我的计划：他提醒我是

否还记得曾经与来自危地马拉的一个牧师的谈话。那牧师曾伸开双臂邀请我去访问他的教会。

我立即告诉他我会坐上最早的航班离开这里去他那儿。神就是这样神奇的工作着。我感觉到危

地马拉的人民将把耶稣基督的福音传遍南美。 

读了一些书，听了一些道之后，我注意到一个常浮现在我脑海中的主题：必须有人站起来

并预示“神的存在”。下面紧接着有一个四部分组成的问题“谁，何时，何地，如何”： 

ⅠⅠⅠⅠ.“谁”：神，而不是人，将做出选择。在每一个国家，在同一个时间，由神养育长大的人将     流

出“泉源”[等同于“主”（耶利米书17:13b,2:13）]“将生命的泉水[拯救的信息]白白地赐给那

口渴的人喝”（启示录21：6c）。“神说，在末后的日子，我要将我的灵浇灌凡有血气的（使

徒行传2：17一18）。正如如下经文所证实的，“我[约翰]又看见另有一位天使飞在空中，

有永远的福音要传给住在地上的人，就是各国、各族、各方、各民（启示录14：6）。 

ⅡⅡⅡⅡ.“何时”：那时在神的时间安排里，而不是由人。但从现今的种种“迹象”看来，可能很快就到

时候了。在约定的时候“等到圣灵从上浇灌我们，旷野就变成肥田，肥田看如树林”（以 赛

亚书32：15）。“树”[耶稣基督]若被砍下[主的死]，还可指望发芽[主的复活]，嫩枝[教会

和以色列人]生长不息。其根[生命的源泉]虽然衰老在地里[对神已无兴趣]，干也死在土中

[“死干”是教会团体中一度曾有圣灵照耀但现在已死或正要死的那些人。没有圣灵的教会和

俗世是毫无二致的]，及至得了水气[基督的再次降临]。还要发芽，又长枝条[各国、各族、

各方、各民]像新栽的树一样[从死亡中迅速地生长]（约伯记14：7一9）。现在正是时候“要

为自己栽种公义,就能收割慈爱。现今正是寻求耶和华的时候，你们要开垦荒地，等他临到，

使公义如雨降在你们身上”（何西阿书10：12）。所以“应当敬畏神，将荣耀归给他，因他

施行审判的时候已经到了，应当敬拜神那创造天、地、海和众水泉源的”（启示录14：7）。 

ⅢⅢⅢⅢ.“何地”：这是神为我们准备的特殊的地方，是以前有现在还有的拯救的永久之井，神将把这

地显示给他的选民。“永久之井”是神通过他所拣选的男人和女人显明他的救赎的存在的地

方，这井囊括了万民。这些永久之井将变成自流井，神为之亲手揭盖[1]，在此“诚实[在忠

实的仆人身上]从地而生，公义[耶稣基督]从天而现”（诗篇85：11）。“因为我要将水[拯



 18

救之道]浇灌口渴的人，将河浇灌干旱之地”（以赛亚书44：3a）。于是“认识耶和华荣耀的

知识，要充满遍地，好像水充满洋海一般”（哈巴各书2：14，以赛亚书11：9b）。 

ⅣⅣⅣⅣ.“如何”：通过圣灵。“他既来了，就要叫世人为罪、为义、为审判，自己责备自己”（约翰福

音16：8）。“这样，就可以作你们天父的儿子；因为他叫日头[耶稣]照好人，也照歹人，

降雨[圣灵]给义人，也给不义的人”（马太福音5：45）。”诸天哪，自上而滴，苍穹降下公

义[基督的圣灵]，地面开裂[自流井]，产出救恩，使公义一同发生，这都是我耶和华所造

的”（以赛亚书45：8）。“对那被捆绑的人说‘出来吧’，对那在黑暗的人说‘显露吧’”（以赛

亚书49：9a）。那么，“我们务要认识耶和华；竭力追求认识他；他出现确如晨光，他必临

到我们像甘雨，像滋润田地的春雨”（何西阿书6：3）。“锡安的民哪，你们要快乐，为耶

和华你们的神欢喜，因他赐给你们合宜的秋雨，[改正，悔改，皈依于义]为你们降下甘霖[接

受基督的恩典，产出果子，为收获做好完全的准备]，就是秋雨、春雨，和先前一样”（约

珥书2：23），然后“遍地要被我的荣耀充满”（民数记14：21），然后“他的荣光[将]充满

全地！”（以塞亚书6：3）。“万军之耶和华的热心必成就这事”（以塞亚书9：7c)。请看“万

军之耶和华说，不是倚靠势力，不是倚靠才能，乃是依靠我的灵方能成事”（撒迦利亚书4：

6b）。神所选的民，充满着圣灵之后，就要去完成世界的异象了，这民将回应道，“我在这

里，请差遣我！”（以赛亚书6：8b）。 

被选的人将受启示，正如以赛亚（以赛亚书48：16b）,他是由神所委派的，有圣灵所引导

的。耶和华神向他[和所有的人类]宣告了一个世界异象：“你们要就近我来听这话，我从起头并

未曾在隐秘处说话，自从有这事，我就在那里”（以赛亚书48：16a）。耶稣想让人们都归从于

神，甚至要像他一样地服从（马太福音26：39）。耶稣对他的门徒的指示是，“父怎样差遣了我，

我也照样差遣你们”（约翰福音20：21b），他也在父的面前说，“你怎样差我到世上，我也照样

差他们[耶稣的门徒]到世上”（约翰福音17：18）。然后，进一步强调他的指示说“我差你们去，

如同羊进入狼群；所以你们要灵巧象蛇，驯良象鸽子”（马太福音10：16）。按照这模式，被选

定的人，圣灵告诉了他要来的事（约翰福音16：13b），他们带着世界的异象，将传道于世。他

们将为神所用，就像那些，“被圣灵感动，说出神的话来”的人一样”（彼得后书1：21）。同样

当神揭开[活水的泉源]的盖子时，那些被选定的人将籍着圣灵的能力宣布耶稣基督的福音。 

所以，“我要差遣我的使者[圣灵]在我前面预备道路，你们所寻求的主，比忽然进入他的殿”

（玛拉基书3：1a）。为神的来临预备道路的是圣灵，通过约翰和施洗者工作（马太福音3：1

一2，路加福音1：17）。被派去为神的第二次来临预备道路的还是圣灵，通过他所拣选的忠实

的仆人工作（使徒行传1：8）。神突然降临（帖撒罗尼迦前书5：2，彼得后书3：10）到他的殿

里（哥林多前书3：16）即那教会（以弗所书2：2022），这将预示着世界的末日（启示录14：

15—16，马太福音13：39b）。 

因此，在世界的末日到来之前，圣灵将把世界的异象提示给父所拣选的门徒，这是教会祈

祷的直接结果，“要收的庄稼多，作工的少，所以你们当求庄稼的主，打发工人出去收他的庄稼”

（马太福音9：37一38）。很多门徒听了耶稣的召唤到世界的田野里去收割庄稼以准备世界末日

的到来。“俗话说，‘那人撒种，这人收割’这话可见是真的’。我差你们[被选的人]去收你们所没

有劳苦的；别人劳苦，你们享受他们所劳苦的”（约翰福音4：37一38）。 

中国的死水井乃系哈德森泰勒[始于1854年]所挖。这井将与其他的死水井一样，当神揭开

井盖之后变成自流井。井水将喷涌而出，而圣灵亦将覆盖上述的大地。神的信息将触及每一个

人的心，有的人会欣然接受并成为神的儿子，这将在很短的时间里发生，如同闪电划破黑夜，

将那些选择生命的人与那些拒绝生命而选择死亡的人分开。 

   这景象将在大地上重复，其时大约在但以理第七十个七的预言中的异常出现之时。 

中国的异象的第二部分显示那正在展开的圣经里的预言将在但以里的七十个七的时候于中

国（并遍及全球）变为现实： 

      “论异象谷的默示”（以赛亚书22：1a）。 

      “许许多多的人在断定谷，因为耶和华的日子临近断定谷”（约珥书3：14）。 

“令人凄惨的异象已默示于我。诡诈的行诡诈，毁灭的行毁灭”（以赛亚书21：2）。行毁灭

的必来到各城，并无一城得免”（耶利米书48：8a）。 

“我[约翰]又看见那些因为给耶稣作见证，并为神之道被斩者的灵魂，和那没有拜过兽与兽

像，也没有在额上和手上受过它印记之人的灵魂”（启示录20：4b）。 

      “圣徒的忍耐就在此，他们是守神诫命和耶稣真道的”（启示录14：12）。 



 19

“万军之耶和华将有一天必让混乱、践踏纷至沓来，异象谷中乱象环生，必见帐毁墙崩，山

谷悲鸣”（以赛亚书22：5）。其他相关经文：启示录14：7，玛拉基书4：5，以赛亚书63：3，

玛拉基书4：3，启示录19：15，马太福音5：13，耶利米书10：21，4：19—20，和以西结书7：

16。 

      “主耶和华若不将奥秘指示他的仆人众先知，就一无所行”（阿摩司书3：7）。 

“从某种意义上说当权者可能（或将）为其政权所受到的威胁感到震惊，转而寻求无论承 受

多大的经济损失也要逆转[基督教]的发展，以拯救其政治生命”[2]。我相信这乃是我在异象中所

见的向下流注的血红。 

总之，在主耶稣重归大地之前，将要发生很多有深远意义的事件，不仅自然界的秩序要发

生动摇，人为建立的世界秩序亦将不稳。这两重的震动时下正在人类存在的每一个角落为人们

所感受所看见[诸如疾病，自然灾害，战争，谣言]。“这不法的人来，是照撒旦的运动，行各样

的异能、神迹和一切虚假的奇事，并且在那沉沦的人身上行各样出于不义的诡诈，因他们不领

受爱真理的心，使他们得救”（帖撒罗尼迦后书2：9一10）。所以，“人不拘用什么法子，你们

总不要被他诱惑。因为那日子以前，必有离道反教的事，必有那大罪人，就是沉沦之子，显露

出来”（帖撒罗尼迦后书2：3）。”人正说‘平安稳妥’的时候，灾祸忽然临到他们，如同产难临到

怀胎的妇人一样，他们绝不能逃脱[因为他们拒绝耶稣基督]”（帖撒罗尼迦前书5：3）！先知哈

巴谷预言道“因为这默示有一定的日期，快要应验，并不虚谎。虽然迟延，还要等候；因为必然

临到，不再延迟”（哈巴谷书2：3）。 

阿门阿门阿门阿门。。。。    

    

    

明明明明    代代代代    地地地地    图图图图 
 

 
        



 20

文献目录文献目录文献目录文献目录 

 

1. Tommy Tenney, The God Chasers; Destiny Image Publishers, Inc., Shippensburg, PA. 

17257-0310, pp. 107-108. 

 

2. Ross Terrill, The New Chinese Empire; Basic Books; Perseus Books Group, New York, 

NY, 10016-8810, pp. 24. 

    
  


